
I. СТАТЬИ 

 

86

Г.В. ХЛЕБНИКОВ 

НЕКОТОРЫЕ АСПЕКТЫ  
ФИЛОСОФСКОГО МИСТИЦИЗМА АНТИЧНОСТИ 

(Мистицизм как фокальная точка философии) 
 

1. Мистицизм античных мыслителей 
 
Мистика, от mÚw: «закрывать», в том числе «закрывать гла-

за», подразумевается – на внешний мир, чтобы предаться внутрен-
нему созерцанию потусторонних тайн; и mušw: «посвящаю», «обу-
чаю», имеется в виду как в сокровенные ритуалы, церемонии и 
действия, так и в особые (тайные, сакральные) знания в древней 
Греции, – это все, что связано и относится, в основном, к религиям 
Деметры, Диониса (считавшимися мистическими) и другим мисте-
риальным культам (напр., Кибеллы), главным образом сакральные 
обряды, наставления и поучения. 

Прежде всего, под мистическим понимаются трудно позна-
ваемые аспекты Божества (тайны Божии), разных форм божествен-
ного, Его атрибутов, а также вообще все, относящееся в сверхъес-
тественному миру и трансцендентному. Затем, прямая и косвенная, 
живая и непосредственная коммуникация, опыт соприкосновения с 
Богом и Его действиями, трансцендентным, духовным и идеаль-
ным миром вообще. Мистицизм – учение(-я), основывающееся 
(-иеся) на возможности прямой коммуникации познающего с Богом 
или божественными силами как наиболее адекватном способе по-
знания истины (ибо ее транслирует Божество), а также методах 
слияния с Богом, души с Абсолютом.  

Философская теология античности, центрирующаяся на бо-
гопознании и посредством различных психотехник достигающая 
перфекции ума и пурификации души и тела своих адептов, ини-



Некоторые аспекты философского мистицизма античности 

 

87

циирует прямой опытный контакт с Трансцендентным, – и таким 
образом раскрывая себя как высокую мистику, – становится одним 
из основных инструментов постижения Абсолюта всей полнотой 
человеческих способностей: от когнитивных до непосредственного 
переживания просветленных и экстатических состояний. При этом 
сам контакт не является окончательной целью занятий филосо-
фии, – после коммуникации с Трансцендентным мутировавший 
субъект продолжает свою обычную земную деятельность, но осу-
ществляет ее уже с гораздо большей эффективностью и результа-
тивностью, чем раньше, и, может быть основное, уже имея мета-
смысл, осознавая финальную цель и внутреннюю необходимость 
своей земной активности: выполнять, словами русского философа 
В.С. Соловьёва, «работу Господню», которую, надо заметить, соз-
нательно делал еще Сократ, учивший соотечественников видеть 
свои поступки в перспективе истины и добродетели, являющимися 
частью божественного Блага. 

Тем самым мистика оказывается внутренней осью как религии, 
так и когнитивного познания реальности, Мультиверса, важнейшей 
составляющей культурного и цивилизационного процесса. Как этот 
процесс в своих узловых моментах осуществлялся в истории – пред-
ставляется целесообразным рассмотреть следующим образом.  

 
2. Мистицизм древнегреческой религии и мистерий 
 
В древней греческой религии, как она репрезентирована Го-

мером, различные мистические элементы играют огромную роль. 
Соответствующий анализ, но не называя мистическое мистиче-
ским, провел Э.Р. Доддс, показавший на примере ате (¥th – «безу-
мие», «несчастье») Агамемнона, что в действиях человека часто 
проявляется иная, чуждая, но покоряющая его воля сверхъестест-
венных существ, осуществляющих то, что Доддс называет «психи-
ческой интервенцией»1. Помимо ате, у Гомера не менее часто 
встречается и другой вид мистической психической интервенции – 
передача человеку божественной мощи, меноса (mšνoj – «сила», 
«мужество», «гнев»). Люди в состоянии божественного меноса 
способны совершить величайшие подвиги (признак божественной 
                                           

1 Доддс Э. Р. Греки и иррациональное. – СПб., 2000. – С. 16–17. 



I. СТАТЬИ 

 

88

мощи) и даже – подобно Диомеду – сражаться с богами. Они фак-
тически становятся кем-то большим, чем человек. В текстах Гоме-
ра содержится важнейшие положения религиозной и мистической 
антропологии. Здесь утверждается: 1) человек является манипули-
руемым и транзитивным созданием, 2) могущим быть как сущест-
венно ниже, так и сущностно выше своего обычного состояния; 
3) достичь подобных состояний человек может не сам, а только с 
помощью ультрасуществ, богов, которые передают ему эти качест-
ва через прикосновение, звук голоса или бесконтактно.   

Э.Р. Доддс утверждает далее, что самая характерная черта 
«Одиссеи» заключается в приписывании ее протагонистами всех 
видов ментальных и физических событий вторжению во внутрен-
ний мир человека, его сознание безымянного и неопределимого 
даймона, «бога» или «богов». Тем самым открывается еще один 
типологический механизм инициации вышеописанных мистиче-
ских состояний: эти едва воспринимаемые людьми существа, про-
никнув в человека, могут оказать благоприятное или пагубное воз-
действие, в том числе посредством различных предостережений, 
блестящих или глупых мыслей, воспоминаний или, напротив, за-
бывания и т.д.1 Человек оказывается населяемым и «поссессив-
ным» существом, которым Некто может обладать. Автономно су-
ществующие, почти бесплотные сущности могут вселяться в него и 
действовать через его «я» таким образом, что человек, совершая 
анормальные для себя действия и даже обретая паранормальные 
способности, все равно продолжает считать только себя активным 
субъектом. Понимание же «реально действовавших» агентов, во-
влеченных в действие, возможно только ретроспективно, после то-
го как ультрасущество (или ультрасущества) прекращает свою ин-
тервенцию, и «я», обретя вновь обычный для себя уровень 
самосознания, на основе памяти о происшедших событиях может 
сделать заключение об анормальном характере своих поступков и 
инвазии. Более того, ультрасущества для достижения своих целей 
могут входить и в вещи, которые после этого получают несвойст-
венные им качества. При этом эллины сами не знали, какая именно 
сверхъестественная сила на них воздействует, обозначая ее обоб-

                                           
1 Доддс Э.Р. Греки и иррациональное. – СПб., 2000. – С. 25–27. 



Некоторые аспекты философского мистицизма античности 

 

89

щенным термином «даймон»1. Таким образом, оказывается, что в 
основе гомеровской религии лежит особый, несомненно мистиче-
ский опыт, а не просто искусственная система космических богов и 
богинь. Субъект отчетливо сознает как необычность и противоре-
чивость «своих» действий, противоречащих тому, что он за собой 
знает, так и присутствие в себе гетерогенного мистического суще-
ства. Разновидностью психической интервенции является феномен 
неистовства, так же как божественного дара. Существует родство 
между корнями слов m£ντij («прорицатель») и ma…omai («неис-
товствовать», «бесноваться»). Религия и культ Аполлона также ос-
новываются на «энтузиазме» в этимологическом первоначальном 
смысле этого слова: бог входил в Пифию, используя органы речи 
как свои собственные, и она становилась œν qeoj («одержима бо-
гом»), plena deo («полна богом»). Поэтому все прорицания дель-
фийского оракула Аполлона делались только от первого лица,  
а состояние прорицательницы квалифицировалось как одержи-
мость. Аналогично понимался характер прорицаний Сивиллы, Кас-
сандры, жриц Зевса в Додоне и др.2  

Дескрипция другой мистической ситуации, типологизирую-
щей прямую встречу со сверхъестественными существами, нахо-
дится в «Теогонии» Гесиода, который в начале своей поэмы рас-
сказывает, как он пас своих овец у подножья Геликона, когда перед 
ним внезапно возникли Музы и передали вместе с посохом рапсода 
дар пиита: «Чтоб воспевал я, что еще будет, а прежде, что происхо-
дит сейчас» (Hes. Theog. 32)3. 

Однако помимо общепринятых религиозных и мистических 
представлений, зафиксированных Гомером и Гесиодом, существо-
вала еще более спиритуальная религия мистерий (прежде всего 
Элевсинские таинства с XV в. до н.э.), существенно отличавшаяся 
от первых и оказавшая через орфизм (появившийся после Гомера и 
Гесиода) интенсивное воздействие на все философское и философ-
ско-теологическое мышление греков. Его основатель Орфей из Ли-
бетр Фракийских зафиксировал ряд фундаментальных мистических 

                                           
1 Доддс Э.Р. Греки и иррациональное. – СПб., 2000. – С. 29. 
2 Там же. – С. 110–112. 
3 См. подробней: Гесиод. О происхождении богов (Теогония). – Режим 

доступа: http://www.lib.ru/POEEAST/GESIOD/trudy.txt 

http://www.lib.ru/POEEAST/GESIOD/trudy.txt


I. СТАТЬИ 

 

90

положений, которые затем были абсорбированы и развивались 
дальше в античной философской теологии. Так, в орфическом пан-
теизме уже содержится положение, что «один Бог во всем», что 
Зевс (по Апиону) – это огненная субстанция, обладающая кипящей 
(zšousan) природой, а вселенная – тело божества. И этот огненный 
(мистическая концепция «огненных» богов будет развита далее 
Гераклитом) Зевс «все мыслит (νoe‹) один и промыслит все бого-
видно», то есть осуществляет прежде всего мысленный контроль 
над всем сущим через общую всем стихию огня. Это положение 
акцентирует ультимативную важность именно мыслительной дея-
тельности, мышления для богов как сути божественного (ср. Ари-
стотель). Орфей также почитал Аполлона, отождествлял его с 
Солнцем. Г.Г. Майоров указывает на весьма возможную связь кос-
могонического Эроса Гомера и Гесиода с тем богом любви в ор-
физме, который дает Орфею силу спуститься в Аид за Эвридикой, 
преодолевая даже «закон Адрастеи» («Неизбежности» – эпитет 
Немезиды)1. В этом случае любовь у орфиков занимает исключи-
тельное место (ср. Платон), оказываясь не только началом жизни и 
стезей к бессмертию, но и формой общения с трансцендентным. 

Орфизм же выдвинул продуктивные мистические идеи о не-
обходимости воздерживаться от убийств и практиковать аскетику 
(в том числе пищевую, например не употреблять в пищу мяса) для 
обретения ритуальной чистоты, без которой невозможно восстано-
вить прежнее, божественное состояние души (эти идеи будут бук-
вально рецептированы Эмпедоклом). Суть орфических мистери-
альных доктрин такова: тело является гробницей и местом 
наказания божественному принципу, бессмертному демону (душе), 
который существовал до тела и пал в него по своей вине. Этот де-
мон после смерти тела отходит в подземный мир, где подвергается 
суду. Чтобы искупить ошибки предыдущего существования, душа-
демон воплощается в какое-либо земное существо, в том числе да-
же в животное. Реинкарнация прекращается только с искуплением 
вины. Всем, кто посвящен в мистерии Орфея и придерживался его 
практики очищений, наказания смягчаются. Они даже могут быть 
освобождены от них и возвращены на небо. Орфики, как позже пи-

                                           
1 Майоров Г.Г. Философия как искание Абсолюта. Опыты теоретические и 

исторические. – М., 2004. – С. 17. 



Некоторые аспекты философского мистицизма античности 

 

91

фагорейцы, жили общиной, совершали очистительные обряды и не 
разглашали своих учений непосвященным. 

Так, в греческое сознание и культуру вошли мистические 
концепции о метемпсихозе и представления о дуализме и борьбе 
тела с душой (и, следовательно, материального и духовного, боже-
ственного начала), которые затем были рецептированы философа-
ми, вырабатывающими на их основе свою шкалу ценностей и мо-
делей жизни, оказывающих формирующее влияние на экстантную 
культуру и ориентирующих цивилизационный процесс по вектору 
возрастания интеллектуализма и духовности.  

 
3. Пифагорейский мистицизм 

 
Мистико-философское учение Пифагора инспирировано ор-

физмом, но имеет и свои особенности. Оно центрируется вокруг 
веры в Бога, проявляющейся в жертвоприношениях, прежде всего 
Аполлону Дельфийскому, и ежедневной молитве Солнцу. Вселен-
ная, связанная с бессмертными богами, также считается живой, 
божественной и имеющей душу. Все небесные светила и звезды 
являются воплощенными богами, управляющими Универсумом, – 
его Пифагор первым назвал Космосом из-за присущего ему поряд-
ка, который философ интерпретировал на основе мистики чисел 
(«все есть число»). В греческих мистериях наиболее существенным 
считалось выполнение обрядов, через точное исполнение которых 
у мистов должно было возникнуть особое духовное состояние, 
обычно провоцировавшее переживание контакта со сверхъестест-
венными реалиями, после которого, в свою очередь, происходило 
позитивное изменение самой личности посвященного – обретение 
различных качеств божественности. Этот древний архаический 
слой доктрин, абсорбированный пифагореизмом из различных уче-
ний, и, прежде всего орфических, был развит и дополнен нововве-
дениями Пифагора. 

Высшей религиозно-нравственной целью Пифагор считал 
уподобление Богу, что афористично высказано в апофтегме «сле-
дуй Богу»; эта мистическая формула после Пифагора на века стала 
в той или иной форме определяющей максимой для большинства 
философских школ античности. Учение пифагорейцев о природе и 
судьбе души восходит к фракийскому культу Диониса и орфикам. 



I. СТАТЬИ 

 

92

Душа, «обрывок эфира» («тонкого огня»), независима от тела и со-
стоит из трех частей (ум, рассудок и страстность); она божественна 
и бессмертна в своей разумной части. Основное для души – ее за-
висимость от добра или зла. Человек счастлив, когда душа у него 
добрая, так как добродетель – это все благо и Бог. Воплощение ду-
ши в теле, которое является ее тюрьмой или даже могилой, – это 
наказание душе за прегрешение в высшем мире, поэтому смерть 
сама по себе не является средством освобождения – душа перехо-
дит в другое тело человека или животного (факт реинкарнации, по-
видимому, подтверждается новейшими исследованиями1). Освобо-
ждение души из круга рождений и ее возвращение в круг высших 
существ достигается очищением души и тела посредством «пифа-
горейского образа жизни», существенно состоявшего в «следова-
нии Богу». Его важнейшие элементы: богопочитание, аскетика, 
нравственное совершенство, изучение философской теологии, вос-
питывающие и формирующие («рождение» и метаморфозис) осо-
бый вид «высшего» человека, который через этот вид физической и 
интеллектуальной жизни имел в качестве предельной цели пробу-
ждение в себе высшего божественного начала, – тип мистического 
теозиса, обожения как осознания и исправления «павшим» в под-
лунный мир даймоном самого себя и возвращение в круг таких же, 
как он, божественных существ.  

 
4. Платон как мистик 

 
Проблема недискурсивного, мистического познания транс-

цендентного в произведениях Платона часто анализируется учены-
ми в связи с современным состоянием разработки этой темы.  
В этом отношении интерес представляет работа К. Навратила2, те-
матизирующего вопрос о существовании нондискурсивного и эзо-
терического учения у Платона на основании одного из ключевых 
текстов – седьмого письма философа. 

                                           
1 Лапшин Н.П. Гносеологические новации XXI века // Ученые записки 

МГУКИ. – М., 2007. Вып. 29. – С. 52. 
2 Nawratil K. Zu Platons 7. Brief // Wiener Jahrbuch für Philosophie. – Wien, 

2004. – Bd. 35. – S. 21–23. 



Некоторые аспекты философского мистицизма античности 

 

93

Речь идет об инициации аутотрофного духовного процесса в 
уме человека чем-то чрезвычайно особенным. Навратил предпола-
гает, что Платон подразумевает здесь божественное начало, кото-
рому родственно (sungšneia) духовное во «внутреннем человеке». 
Это особый тип мистического познания божественного, мысленное 
соприкосновением с Ним, которое инициирует собственный огонь 
духовного «света» философа.  

Был ли Платон мистиком? К. Навратил думает, что в это 
можно поверить ввиду наличия столь многих мистериальных тек-
стов и специальных терминов в его сочинениях: в «Федре» Платон 
называет тех, которые во время небесного путешествия становятся 
причастными высшим знаниям, muoÚmenoi (250с); а в «Пире» 
(210а) уже имеется тот, кто находится на половине пути и которо-
му еще только предстоят tšlea kaˆ ™poptik£ (технические термины 
мистерий). А в 211д («Пир») речь идет уже о состоянии только со-
зерцания (не мышления) и совместного бытия (qe©sqai mÒnon kaˆ 
xune‹nai) – то есть опять-таки мистических феноменах.  

Как же понимать эти слова из седьмого письма (341с)? Мис-
тико-метафизически переживание тоже является знанием («Пир» 
211с), но оно существенно отделено от всех других возможных 
знаний, о которых можно говорить и писать. Первое же остается 
oÙ rhtÒn, являясь, однако, действительностью (fÚsij), вывести на 
свет которую и есть высшая задача (341d), поскольку, возникнув в 
душе, такое переживание является самым существенным в челове-
ческом существовании, наивысшим, чего может достигнуть во-
прошающий человек, это и есть в подлиннейшем значении слова – 
философия. И ценность подобного переживания, которое в данном 
контексте нельзя не назвать мистическим, – это не столько приоб-
ретение знания, сколько изменение самого человека, практикую-
щего философию, достижение им состояния, в котором «знание» 
высшей реальности становится бытием познающего, – в точном 
соответствии с речением Парменида «Мыслить и быть – одно 
есть». Здесь становится очевидным, что есть специфические пред-
меты или объекты, мышление которых существенно изменяет мыс-
лящего, одухотворяет его и даже деифицирует. 

И успех этого проекта зависит исключительно от мистиче-
ского контакта с высшей божественной реальностью, которая и 
инициирует вспышку самоподдерживающегося огня мысли в соз-



I. СТАТЬИ 

 

94

нании (уме) философа. Этот процесс со своими мистическими им-
пликациями особенно ясно изложен в знаменитом учении об эро-
тическом восхождении, которое жрица-пророчица Диотима 
(Diot…ma) из аркадской Мантинеи (где праздновались мистерии, 
близкие к Элевсинским) излагает Сократу в диалоге Платона 
«Пир» (210а и далее). Целью этого восхождения является специфи-
ческий тип мистического соприкосновения с божественным транс-
цендентно-прекрасным самим по себе, чтобы, воспламенившись, 
родить истинную доблесть (=добродетель), то есть стать сущест-
венно лучше себя прежнего, создав новое качество сущности, ко-
торое делает человеческое существо (ставшее уже более чем чело-
веческим) любимым Богом и бессмертным.  

Таким образом, к трем формам мистического познания, из-
вестных Платону («Федр», 244–245), можно прибавить мистиче-
скую теологию самого философа. Такое ступенчатое восхождение 
очищающейся души к вечной красоте, истине и Благу описано не 
только в «Пире», но и в седьмой книге «Государства» – в притче о 
Пещере, где освобожденный от уз сначала совершает мистическое 
восхождение из узилища обыденности к истинному божественному 
бытию, а затем, как и следует посвященному, возвращается уже 
измененным обратно к узникам мрака невежества, чтобы помочь 
им обрести истинное знание. 

Дальнейшую содержательную и онтологическую разработку 
философская мистика великих эллинских философов нашла в реф-
лексии ученика Платона – Аристотеля, показавшего внутренний 
механизм мистических процессов. 

 
5. Аристотель: Мистика Перводвигателя 

 
Мистические элементы в философии Аристотеля, как прави-

ло, скрыты под рациональной формой изложения, но они тем не 
менее существуют. Прежде всего, это концепция неподвижного 
Перводвигателя-Бога, который является сверхчувственной сущно-
стью и чистой энергией, лишенной любой потенциальности, – это и 
есть Бог, мистическая сущность Которого раскрывается филосо-
фом в дальнейшем изложении.  

Проблему приведения в движение различных вещей и су-
ществ, наполняющих Космос неподвижной сущностью, Аристотель 



Некоторые аспекты философского мистицизма античности 

 

95

решает посредством указания на предметы мышления и желания: 
интеллигибельное привлекает к себе и приводит в движение чело-
веческое мышление, не двигаясь само. Объекты желания (то, что 
кажется красивым, хорошим т.п.) действуют аналогичным образом. 
Поэтому и Перводвигатель, который есть высший предмет жела-
ния, в котором совпадают как прекрасное, так и мыслимое, сам, 
оставаясь неподвижным, привлекает к себе так, как предмет люб-
ви – любящего, а движущееся уже движет все другое. Бог, таким 
образом, притягивает к себе и все приводит в движение как то, что 
любимо. Любовь, следовательно, как и интенциональность мышле-
ния, вновь оказывается тем, что соединяет низшее с высшим – Боже-
ственным, приводит в движение и направляет первое ко Второму. 
При этом интеллигибельное может приводить в движение по моде-
ли человеческого разума только обладающее интеллектом, а это 
возможно лишь в том случае, если все предметы мира будут иметь 
нечто соответствующее разуму и/или любви – иначе примеры Ари-
стотеля оказываются неуместными. Действительно, согласно Пла-
тону, все вещи мира (от камней, растений, людей, звезд и т.д.) кон-
цепированы эйдосами и, следовательно, имеют рациональную 
структуру (являются воплощенными концептами Демиурга). Но 
основатель Академии нигде не пишет о разумности камней, расте-
ний и т.п., тогда как аналогии Аристотеля явно указывают в этом 
направлении и идут даже еще дальше – подразумевают способ-
ность последних к любви. Иначе, чем мистическими, эти предпола-
гаемые качества назвать невозможно, так как они предполагают 
действие и в неорганической природе Мировой Души (о которой 
также пишет Платон в диалоге Тимей). И это – высший и финаль-
ный тип причинности, существующий в мире. Бог, следовательно, 
самим фактом своего бытия мистически воздействует на мир в пер-
спективе финальной причины, то есть жажды онтологического со-
вершенства, как Абсолют, являясь пределом и парадигмой его пол-
ноты. Если для разумных существ это положение еще понятно, то 
опять-таки предположить жажду совершенства у камней, растений, 
животных и т.п. иначе, как мистическим образом через действие 
Мировой Души очень трудно.  

Аристотель пишет далее, что от такого начала «зависят небо 
и природа». И жизнь такого Первоначала, естественно, приятнее и 
лучше любой другой – это вечная жизнь чистого мышления, актив-



I. СТАТЬИ 

 

96

ного созерцания, которое суть «сладчайшее и наилучшее», ибо дея-
тельность (энергия)  разума есть жизнь; и Оно есть именно деятель-
ность мышления, которое мыслит самое себя – как самое лучшее из 
всего, что есть, – «…а мышление есть мышление мышления», ибо, 
поясняет Аристотель, в тех случаях, когда отсутствует материя, 
мысль оказывается тождественной со своим предметом. Тем самым 
показывается, что для божественного Ума так же свойственно 
мыслить мысли, как и для разума человека, – мышление последне-
го оказывается божественным элементом. Аристотель далее опре-
деляет Бога как «живое вечное наилучшее существо, ведь ему не-
прерывно и всегда присущи жизнь и вечность». И эта разумная, 
мыслящая саму себя (то есть и самосознающая) жизнь, кроме того, 
«сладчайшая», что предполагает у Нуса и способность чувство-
вать, – вместе же эти характеристики, несомненно, определяют Бо-
га Аристотеля (Ум как неподвижный Перводвигатель) как Лич-
ность (или Сверхличность).  

Суммируя характеристики Философа, можно констатировать, 
что Бог вечен, неподвижен, постоянно является чистой энергией-
деятельностью, лишен каких бы то ни было материи и потенциаль-
ности, не имеет никакой величины, неделим, не имеет частей; в 
онтологическом аспекте – это духовная Личность, мыслящая жизнь 
мысли, мышление мысли. Вполне мистическая концепция с неко-
торыми рациональными атрибутами. Итак, Первая, или высшая, 
сущность оказывается эминентным бытием жизни мышления, ко-
торое, в свою очередь, само мыслит мысль о себе как наилучшем. 
Мыслить и быть здесь оказывается одним и тем же – сохраняется 
традиция, идущая от Парменида (D.K., fr. 3). При этом, вероятно, 
не исключается возможность того, что, например, человеческое 
мышление, стремящееся к наилучшему и идентифицирующееся с 
божественным в каком-либо отношении, также окажется в круге 
рефлексии божественного Ума. Ведь Аристотель не только экспли-
цитно говорит о том, что Бог обладает знанием первых причин и 
начал (к тому же, совершенным образом), но и из его критики Эм-
педокла следует, что Стагирит считал также необходимым атрибу-
том Бога знание всех сущих, – чтобы Ему не быть менее разумным, 
чем другие. Но так как, утверждает Аристотель, полное знание не-
совершенных индивидуальных объектов с их многочисленными 
недостатками умалило бы Бога, то разрешением апории, по-



Некоторые аспекты философского мистицизма античности 

 

97

видимому, будет мышление и знание Богом вещей мира в их эми-
нентности, совершенных проявлениях. Тем самым все сущие по-
буждаются к самосовершенствованию, ибо, мысля себя, Перводви-
гатель мыслит и все наилучшее в мире, знает в нем сущих со 
стороны их онтологического совершенства, а не индивидуальных 
недостатков. Таким образом, это мышление Бога о мире оказывает 
некоторое обратное благотворное воздействие на бытие этих объ-
ектов, которое лучше всего понимается на примере стремления-
любви человека к Перводвигателю, которое, в первом приближе-
нии, скрыто от самого субъекта и направлено на обретение прежде 
всего индивидуального совершенства в одной, нескольких или 
многих областях, но оказывается, в то же самое время, достижени-
ем онтологической полноты бытия, – пусть только частично, – 
свойственного Богу-Перводвигателю. То есть оборачивается как 
следованием Богу, так и идентификацией с Ним (а, следовательно, 
и деификацией) в этих точках совпадения стремящегося к совер-
шенству субъекта, – вполне рациональный путь приводит к мисти-
ческому результату соприкосновения с Абсолютом.  

Вместе с тем, как известно, Аристотель полагает, что суще-
ствования одного Бога, который непосредственно движет только 
одно небо неподвижных звезд (а остальные – только косвенно), 
недостаточно, чтобы объяснить и движение других небесных сфер. 
Для этого необходимы другие чистые умы, сверхчувственные, не-
подвижные и вечные сущности, движущие, как и Перводвигатель. 
Они, таким образом, также обладают теми же мистическими каче-
ствами приведения в движение, которые были рассмотрены выше 
применительно к Перводвигателю. 

Итак, Стагирит определяет свою метафизику как науку о Бо-
ге, теологию (qeologik¾ ™pist»mh), или sof…a (А 2, 983а 5-10; Е 1, 
1026а 10-16), которую в свете вышеизложенного можно, наверное, 
точнее определить как «мистическую теологию». Доказательства 
бытия и трактовка природы сверхчувственного находятся в главе 
шестой и далее 12-й книги Метафизики, где Аристотель приходит к 
заключению о существовании отделенной, вечной и неподвижной 
сущности, Перводвигателя, или Бога, а также других чистых умов, 
двигателей неба. Она является предметом изучения «теологической 
философии» (Е 1, 1026а 19), которой в полной мере, совершенным 
образом и постоянно может владеть только Бог, а человек – только 



I. СТАТЬИ 

 

98

частично, несовершенно и время от времени. Но и в данных рам-
ках, имея точку соприкосновения с Богом именно в этом знании, 
человек не только приближается к нему в той мере, в какой овладе-
вает знанием первопричин и начал, но и, обретая божественное 
знание, таким образом сам уподобляется Богу и – гносеологиче-
ски – как знающий, и – онтологически, мысля, – как в этом высшем 
знании идентифицирующийся с Богом. И этот, хотя и частичный, 
но все же мистический контакт с Личностным Богом, фундамен-
тальным образом трансформирует сознание философа, ставя в тео-
логическую перспективу Первоначала как весь Универсум, так и 
каждую отдельную вещь в нем, которые благодаря этому получают 
высший смысл собственного существования и системное значение 
в рамках целого. Мир уже никогда не будет казаться просто конг-
ломератом отдельных предметов, неизвестно как и непонятно за-
чем находящихся рядом друг с другом. Все частные закономерно-
сти, наличие которых Аристотель прослеживал в первых пяти 
главах 12-й книги и других книгах «Метафизики», теперь оказыва-
ются не просто ранжированными, а иерархически интегрирован-
ными в единство, внутренним низусом ориентированное на боже-
ственный Перводвигатель. Удивительным образом, любя себя и 
стремясь к индивидуальному благу, каждая вещь по своей мере по-
следнего – сознавая это или нет – одновременно все больше упо-
добляется Богу, «любит» Его и приближается к Нему. Становится 
явным тотальный теозис мира, мистически совершаемый вместе 
Перводвигателем и всем, что находится в Универсуме, начиная от 
динамически изменяющегося органического мира и кончая стати-
ческой сферой камней и металлов, также имеющих внутри себя 
различные градации совершенств индивидуального бытия. Видев-
ший и любящий Бога после этого обретенного опыта и полученно-
го знания будет, по-видимому, не только стремиться к дальнейше-
му совершенству и более полному знанию, но станет всемерно 
помогать другим индивидам как обрести это знание, так и достичь 
возможно большего совершенства. А это и есть путь образования, 
воспитания и накопления познаний, который практиковали перипа-
тетики в Ликее вместе с Аристотелем и после его смерти. Таким 
образом, не только сохраняется идущая от орфиков через Пифаго-
ра, Эмпедокла и Платона традиция теозиса посредством следова-
ния и уподобления Богу, но и разрабатываются формальные осно-



Некоторые аспекты философского мистицизма античности 

 

99

вания этого процесса, акцептированные позже христианской теологи-
ей и ассимилированные восточной и западной ветвями монашества, 
влияние которых на средневековую культуру и цивилизацию стало 
доминантным.  

 
6. Мистика Филона Александрийского 

 
Согласно Филону Александрийскому, божественную сущ-

ность постигнуть невозможно, но стремиться к этому необходимо, 
так как чрезвычайно важно иметь правильное представление об 
истинном Боге. Это представление можно составить, если пользо-
ваться умом, по тем действиям-оттискам, которые Его Силы остав-
ляют повсюду в мире. Тогда, при наличии постоянного и интен-
сивного стремления к этой божественной мудрости, ее адепты 
наполнятся «прославленными и блистательными доктринами» (Об 
особых законах, I, 32–51). Сам Филон пишет, что иногда слышит 
«возвышенную мысль из своей души», которая часто одержима 
Богом и получает откровение там, «где не знает», то есть мистиче-
ским образом, через контакт-наитие с Абсолютом. Ему открывает-
ся, что хотя Бог один, его высшие и главнейшие силы две: благость 
и своеволие. Благостью Он производит все, что есть, а своей мо-
щью управляет всем тем, что создал. Посередине же есть еще 
«Третий», который Их объединяет, – Логос. Именно через Него Бог 
является как господином, так и благом (О Херувимах, 21, 27), – 
мистический характер этих концепций очевиден.  

При этом Филон подчеркивает, что обучение мудрых людей, 
в том числе древнему знанию («поседевшему от времени»), необ-
ходимо, – но только до тех пор, пока Бог в душе обучающегося не 
вырастит «молодые ростки самоприобретенной мудрости», тогда 
знание, идущее от обучения, отбрасывается, ибо «ученик Бога, тео-
лог» не может «терпеть руководство смертных людей» (О жертво-
приношениях Авеля и Каина, 79). Тем самым остается только один, 
высший и мистический способ познания непосредственно от Бога, 
описываемый философом на примере высказываний пророка, кото-
рый высказывает только то, что ему «подсказывается» – он «пере-
полняется Духом, разум отступает и сдает крепость души новому 
посетителю и жильцу», так что уже этот последний ударяет по 
всем ее орудиям «и возбуждает звуки» (Об особых законах, IV, 49). 



I. СТАТЬИ 

 

100

Следовательно, философ очевидным образом описывает си-
туацию посессивности, когда «я» человека оттесняется гораздо бо-
лее могущественным духовным существом, которое и вещает за-
тем, пользуясь органами речи первого от имени себя или 
пославшего его. Филон восторженно описывает этот процесс боже-
ственной инспирации свыше, сравнивая его с изобильным дождем 
и непрерывным ливнем (мыслей), тогда как из того, что «душа в 
муках рождает сама по себе, многое – жалкие выкидыши», прежде-
временно родившиеся. Сам философ «тысячекратно» испытывал те 
и эти состояния, жалуясь, что когда он, следуя обычному порядку 
работы над философскими учениями и точно зная, что следует из-
ложить, тем не менее обнаруживал, что его «ум бессилен и стери-
лен». Тогда, ничего не сделав и отказавшись от работы, он поносил 
свой ум за самомнение, «поражаясь мощи господина сущего, от 
которого зависит открытие и закрытие чрева души». Но случалось 
и так, что он принимался за свою работу «пустым – и внезапно ста-
новился полным, покрываясь и оплодотворяясь сверху невидимы-
ми инспирациями, так что, будучи охвачен божественным вдохно-
вением, я корибантически неиствовал и не сознавал ничего: ни 
места, ни тех, кто был рядом, ни себя самого, ни сказанных слов, 
ни того, что было написано. Полагаю, что я излагал то, что нашел: 
наслаждение светом, отчетливейшее видение, яркость различения 
вещей, которая может быть получена через глаза только при яс-
нейшем зрелище» (О путешествии Авраама, 32–35). Это описание 
мистических состояний и переживаний подлинного мистика. Фи-
лон здесь не только дает яркое и точное описание того, что позже 
будет аморфно обозначаться такими понятиями, как «творческое 
вдохновение», но и указывает на его источник – Бога, от которого 
прямо зависит успех или неудача интеллектуальной деятельности 
автора. 

Подобное мистическое состояние достигается аскезой, «ухо-
дом от земной материи», бегства от тела, как из «мерзкого тюрем-
ного дома», от всех наслаждений и страстей, от чувственного вос-
приятия, которым, утверждает философ, мы отдаем «в долг самого 
себя» (О путешествии Авраама, 9–11). Затем следует «вывести ум 
до последнего предела», освободить его не только от чувственной 
перцепции, но и от «высказанного слова», чтобы «погрузить в сво-
боду» – только тогда он освободится от потребностей тела, тира-



Некоторые аспекты философского мистицизма античности 

 

101

нии органов чувств, предположений и «самого себя», ибо невоз-
можно, чтобы был с Богом тот, «жилище кого было в теле и смерт-
ном роде». Необходимо найти в Боге источник своих намерений и 
поступков, достичь простоты и богоподобия во всех своих выска-
зываниях и действиях, нельзя уму оставаться среди своих собст-
венных мнений. Нет гарантии, что и тогда удастся найти Бога, но 
уже сам факт Его поиска достаточен, чтобы принять участие в 
«благих вещах» (Аллегорические интерпретации, III, 39–48). 

И именно этот путь может привести к мистическому экстазу, 
для чего душе необходимо: 1) иметь страсть «наследовать божест-
венное добро»; 2) «оставить тело», перестав обращать внимание на 
плоть; 3) уйти от чувств, начав смотреть на чувственные объекты 
как не имеющие подлинное существование, а на чувство как на не-
надежное и не могущее служить «критерием суждения»; 4) отвер-
нуться от речи, в которой много алогичного и нелепого, «несмотря 
на всю ее экзальтированность и надутость»; 5) выйти из самой себя 
и 6) уподобиться корибантам, «преисполнившись вакхическим не-
истовством» (язык мистов), чтобы быть «богоодержимой как про-
роческим вдохновением». Нужно посвятить силы каждого чувства, 
тела и речи Богу, Который «придает телу его телесную форму, ос-
нащает чувства для восприятия и распространяет на речь силу говоре-
ния». Перестав пребывать в самом себе, выйдя из себя и освободив-
шись, ум попадает под божественное воздействие, «сотрясается и 
обнажается небесным эротом до своих глубин», влечется подлин-
ным бытием, которое притягивает его вверх, к себе. Оставить се-
бя – это значит уже не распоряжаться по своему усмотрению ни 
мышлением, ни рассуждением, ни пониманием, а «принести и по-
святить их Тому, Кто является источником и причиной точного 
мышления и безошибочного понимания» (Кто наследник божест-
венным вещам? 69–74). То есть дать возможность действовать в 
себе не своей воле, а Богу, Который, выражаясь словами христиан-
ской молитвы, «прииди и вселися в ны». 

Последующую разработку философская мистика получила в 
работах неоплатоников, которые уже рефлектированно артикули-
руют свои системы именно в перспективе достижения очищения, 
контакта с Абсолютом, преображения и теозиса философа-адепта, 
полностью сознавая место и значение каждого уровня своей систе-
мы. Все необходимые элементы этого мистического восхождения к 



I. СТАТЬИ 

 

102

unio mystica есть уже у Плотина, абсорбировавшего основные мис-
тико-философские концепты своих предшественников. 

 
7. Мистика как фокус философской теологии Плотина 
 
Порфирий, расположив наиболее существенные 54 трактата 

своего учителя по девять в шести эннеадах, как известно, не только 
указал на логическую последовательность мистического пути вос-
хождения души от чувственного мира к Единому через этику, фи-
зику, космологию, психологию (в онтологическом значении), ноо-
логию и генологию, но и изложил его «как лествицу» 
(™p…baqara). Имея в виду, что последовательное и «правильное» 
изучение работ Плотина в артикулированной последовательности 
должно привести к метанойе (в неоплатоническом значении тер-
мина) – изменению сознания и метаморфозе всей нравственно-
духовной личности человека, пробуждению в нем высшей ноэтиче-
ской и божественной жизни, когда мышление и знание становятся 
уже не рассудочными, а в сверхбытии своей идентификации с 
трансцендентным – свето-огненными, вспыхивают во внутреннем 
понимании «холодным пожаром» высшей сверхразумной жизни, 
прекрасной по «форме» (там нет форм) интенсивности пережива-
ния и божественной по его «содержанию» (там нет и содержания, 
поскольку все – Едино), – реализуя тем самым бегство «одного к 
Единому». Порфирий именует Единое трансцендентным Богом, не 
имеющим «ни облика, ни вида», возносящимся «свыше мысли и 
всего мысленного», а геносис (единение) с этим, находящимся «над 
всеми» Богом является, по его утверждению, предельным намере-
нием и целью души. Согласно жизнеописателю, Плотин при их си-
нусии достигал ее четырежды, сам Порфирий – «единственный раз 
на 68-м» году жизни «приблизился и объединился» с этим Богом.  

До падения в мир становления (или рождения) люди были 
«там» (™ke‹), в мире ином и невидимом, чистыми душами, без тел, 
составляя часть ноэтического мира (mšrh toà nohtoà). Они были от-
личимые друг от друга, но не отделенные (поскольку там все части 
взаимопроникают друг в друга и являются всем Умом), все парти-
ципировали миру подлинного бытия, которым и является этот 
высший мир. Будучи частями ума и чистыми душами, люди, оста-
ваясь во всем такими «другими» людьми (¥nqropoi ¥lloi), были бо-



Некоторые аспекты философского мистицизма античности 

 

103

гами (qeo…) (Enneadae 4.14). Глубокая мистика этих положений 
очевидна. 

Единое является эксплицитной целью метафоры восхожде-
ния души (1.6.7; 1.6.9 и т.д.), при этом философ часто пишет также 
о возвращении или «пробуждении» истинного «Я» человека 
(4.8.1.1). Каждый человек обладает особой внутренней силой, ко-
торую почти никто не умеет использовать, но, научившись этому, 
можно достигнуть единения с Единым (1.6.8; 6.5.1; 6.9.4 и т.д.). 
Стадии восхождения души включают в себя аскетизм, очищение, 
практику добродетелей, любовь и ведут от чувственно восприни-
маемого мира к миру Души, а затем – от сферы Души к универсуму 
чистых идей или интеллекта, то есть к вселенной Ума. Этот мисти-
ческий процесс наиболее детально описывает Р. Арну (9), которо-
му, mutatis mutandis, целесообразно последовать в том, что отно-
сится к заявленной теме.  

Чтобы подняться к Богу-Единому, необходимо, пишет Пло-
тин, отделить от себя все внешнее и полностью обратиться к тому, 
что внутри, вступить в самого себя (6.9.7.17.). Обратиться душе к 
себе и познать себя – значит познать Бога (6.9.11), от Которого она 
произошла и от которого зависит. Точно также душа, желая прийти 
к Уму, должна повернуться к глубочайшему в себе – уму, а этот 
последний, если захочет созерцать Единое, являющееся «внутрен-
ним Умом» (5.3.14.15 – Ð œndon noàj), также должен войти в себя 
«как в Святилище», поднявшись над всеми вещами (5.1.6.12), ибо 
обращаясь к себе, Нус также обращается к своему первоначалу, как 
и душа – к своему (то есть к Нему). Более того, Ум становится 
Умом только обращаясь к Единому и созерцая Его (5.1.6.12): таким 
образом, Плотин эксплицитно указывает на деифицирующее воз-
действие созерцания эминентного Начала; достаточно обратиться к 
Нему – и благотворное воздействие высшего Блага начнет действо-
вать, наполняя созерцающего бытием и умом (5.2.1.9). Механизм 
этого мистического преобразования, по-видимому, заключается во 
«вложении» созерцаемого в  наблюдающего, после чего первое и 
начинает действовать в последнем (1.2.4). При этом само Единое, 
будучи всегда вокруг нас, не стремиться к человеку, это люди по-
стоянно устремляются к Нему.  

Бог репрезентирован повсюду тем, кто может Его принять, в 
том числе и теми сущими, которые не знают об этом. Существо, 



I. СТАТЬИ 

 

104

измаранное материей (tù dš teqolwmšnJ), все еще сохраняет прича-
стность к Богу, но не может Его воспринимать, поэтому для упо-
добления Богу и воссоединения с Ним необходимо очищение, ко-
торое заключается в собирании себя посредством возвращения в 
себя через элиминацию всего внешнего (tÕ œxw) и телесного; 
именно последнее является той инаковостью, которая отделяет ду-
шу от Бога. По словам Плотина, люди присутствуют в Едином, ко-
гда «инаковости» не имеют (6.9.8). Пока душа пребывает в теле, 
она спит; подлинным пробуждением для нее является отделение от 
тела. Поэтому следует, насколько возможно, удаляться от него 
(1.2.5; 6.4.16); необходимо закрыть телесные глаза (одна из интер-
претаций термина «мист», посвященный), чтобы открылось зрение 
духа, которым обладают все люди, но мало им пользуются (1.6.8). 
В этом и заключается плотиновская схема катарсиса: устранение, 
отделение (1.2.5), разделение (3.6.5), удаление (6.9.4), освобожде-
ние, обращение, бегство. Чтобы душа осталась одна, ни с чем не 
смешанной и удаленной от плоти, а лучше, как делает мудрый, – от 
всего, что не есть Единое, в том числе, логоса и прекрасных зре-
лищ, одним словом, всего, приставшего к душе вследствие рожде-
ния и ей чуждого (¥fele p£nta – 5.3.17; 4.3.32.22; 6.8.19; 1.2.3; 
4.7.14.10). Речь идет не только о чувственных ощущениях, но и о 
связанных  
с ними представлениях и мыслях. И лишь после пурификации и 
перфекции души и ума возможно обращение к Благу и единение  
с Ним. 

Этот опыт описывается в начале трактата «О нисхождении 
душ в тела» (4.8.1), где Плотин непосредственно выражает свой 
опыт переживания божественной реальности. Он описывает опыт 
экстаза как пробуждение, вхождение в себя и созерцание «великой 
красоты» (выражение Платона, Пир, 210е). Философ становится 
одним целым с Божеством, утвердившись в Котором, достигает 
затем ультраноэтической Действительности, но так, что при этом в 
мистическом слиянии с Последней не теряет собственной идентич-
ности; обратное возвращение после стасиса в Божестве происходит 
через Ум, возобновление когниции (вместо созерцания Высшего и 
идентификации с Ним).   

В трактате «О Благе, или Едином» (6.9.9) дан рассказ Плоти-
на о контакте с трансцендентным, в котором легко читается свиде-



Некоторые аспекты философского мистицизма античности 

 

105

тельство глубокого мистика, того, «кто видел». В этом акте бого-
общения видящий сам становится богоподобным, становится еди-
ным и простым, «соприкасаясь с Ним как центр с центром», видит 
Бога единым с собой (гл. 10), – видящий и видимое были единым. 
В видящем не было там и тогда ни движения, ни желаний; Там не 
было ни места, ни логоса, ни мышления, ни себя; но, в полном 
умиротворении и безмолвии, видящий уносится Богом, неистовст-
вует, вдохновляется Им, став сам как бы неким покоем и стоянием 
в Боге (гл. 11). Но постоянно пребывать Там «видящий» не может – 
он еще не полностью освободился от этого мира (гл. 10). 

Плотин описывает и другой мистический опыт, который, не-
сомненно, является его личным, когда пишет, как дух «воспаряет 
выше самой красоты, выше всего сонма добродетелей, подобно то-
му, как проникший во внутреннее святилище оставляет позади себя 
статуи, стоящие во храме, как такие предметы, которые предстанут 
первыми его взору уже после того, как он узрел сокровенное святое 
святых и наслаждался общением не с образом, или изваянием, ко-
торому принадлежит лишь второстепенное значение, а с самим 
Божеством». Такое созерцание является превращением себя «в не-
что совершенно простое и чистое», есть прилив силы, «жажда тес-
нейшего единения, напряжения ума в стремлении к, возможно, 
полному слиянию с тем, которого желательно узреть во святая свя-
тых единения», а в конце всего – полнейшее успокоение. Это язык 
мистика, непосредственно испытавшего то, о чем пишет, а не фи-
лософа, рационально пришедшего к выводу из своих рассуждений, 
что подтверждается и фразами, завершающими 11 главу: «Таков 
путь богов», «таков и путь... блаженных мужей», «бегство, стрем-
ление души к одному только Богу» (6.9.11). В свидетельски точных 
дескрипциях философ детально описывает процесс мистического 
теозиса, инициируемый подлинной любовью к Благу, когда душа, 
оставаясь субъективно сама собой, онтологически тотально сопри-
касается с Богом, становясь чистым пламенеющим Светом, «сущим 
богом». Эта концепция затем будет адаптирована и христианством. 

Достичь подлинную красоту истинно сущего (а Оно и суть 
красота) следует через самоочищение, которым и являются все 
добродетели: благоразумие («необщение с телесными удовольст-
виями»), мужество («небоязнь смерти») и мудрость (мышление, 
отвращающееся низшего и ведущее душу к высшему»), освобож-



I. СТАТЬИ 

 

106

дающие человека от страстей и всего телесного. Для Бога Благо и 
красота, красивое и хорошее тождественны. Очистившаяся душа 
становится «эйдосом и логосом, всецело бестелесной и умной, все-
цело принадлежащей божественному, где и исток красоты, и все, 
что ей родственно», ибо «благо и красота души состоят в том, что-
бы стать подобной Богу» (гл. 6). Только Благо является абсолют-
ной и чистейшей красотой, видивший которую «восхищается Им в 
красоте, в ужасе, смешанном с наслаждением, в безумии, не нано-
сящем вреда душе». Такой человек любит Его «истинной любовью 
и пронзительной тоской», ибо это – наибольшая красота, которая 
делает «любящих ее прекрасными и возлюбленными» (гл. 7). И она 
постигается поворотом, очевидно мистическим, – «подобно тому, 
как меняет зрение посвящаемый в таинства» – к Нему нашего 
внутреннего видения, «которое имеют все, но пользуются им толь-
ко немногие» (1.6.8). Это внутреннее зрение души необходимо раз-
вивать, приучая ее сначала видеть красоту образа жизни, затем – 
прекрасные дела «благих мужей», потом – души поступающих 
прекрасно людей: «ваяя свою статую» (Платон. Федр, 252d7) доб-
родетелями, которые одно отсекают, другое – шлифуют, третье – 
делают чистым, пока «останешься лишь самим собой – истинным 
светом». Тогда только можно узреть Великую Красоту Блага, ибо 
«зрящий родственен зримому», и только уподобившись этому по-
следнему, можно приступать к видению Бога. Сравнивая далее 
Благо с Солнцем, а зрящую душу с глазом, Плотин говорит, что 
надо стать всецело благовидными и всецело прекрасными (желая 
видеть Благо и Красоту), так как восходящий сначала поднимется к 
Уму и Там увидит прекрасные эйдосы (идеи) и само Прекрасное. 
Выше этого и по ту сторону – трансцендентное Благо, исток и на-
чало Красоты (гл. 9).  

 
8. Мистика молитвы у Ямвлиха 

 
Его теология и философия глубоко мистичны и рефлектируют 

не только обширные специальные знания, но и очевидный личный 
опыт мыслителя. В этике Ямвлих считает главным веру в богов и 
коммуникацию с ними. Для этого он изучает и систематизирует 
молитвы, мантику, жертвоприношения и теургию – разумеется, в 
их мистических, относящихся к божественной сфере аспектах. 



Некоторые аспекты философского мистицизма античности 

 

107

Высшая добродетель – это единение с богами. Моральные и поли-
тические добродетели необходимы для достижения этой высшей 
цели и являются ее низшими уровнями. Таким образом, вся мисти-
ческая философия Ямвлиха эксплицитно оказывается рационально-
экстатической  практической теологией с элементами теургии, на-
правленной на теозис и геносис адепта. 

Например, о структуре, роли и значении молитвы (eÙcÁj), 
которая, по его словам, является важной частью жертвоприноше-
ния, давая в нем «нерасторжимую общность с богами», философ 
пространно говорит в своей работе «О египетских мистериях»1. Из 
его текста следует, что действие молитвы не ограничивается только 
теургией. Она мистически преобразует и совершенствует также 
самого человека, просветляя и успокаивая, расширяя его познава-
тельные способности, возможности восприятия и подготавливая к 
коммуникации с богами. Согласно Ямвлиху, первым этапом мо-
литвы является обращение к богам, которое провоцирует сам мис-
тический контакт с божеством и дает возможность его познавать. 
На втором этапе еще до произнесения слов возникает общность 
единомыслия, которая вызывает посылаемые богами дары. Самый 
совершенный, третий этап молитвы характеризуется неизреченным 
единением с ними, сила которого обусловлена богами, что и дает 
возможность душе находиться среди них. Благодаря этим трем эта-
пам молитва создает привязанность к богам и в теургии генерирует 
три преимущества молящимся: озарение, совместное действие с 
ними и, как Ямвлих это называет, совершенную наполненность ог-
нем. Молитва может предшествовать жертвоприношениям, вхо-
дить в священнодействия или завершать их, но никакое из дейст-
вий не происходит без нее. Философ подробно перечисляет 
мистические дары, приносимые молитвой: она питает ум, расширя-
ет возможности восприятия богов душой, открывает божественные 
тайны, приучает к ослепительному свету, постепенно совершенст-
вует людей, подготавливая их для контактов с богами, поднимает 
на самую вершину созерцания, где обретается спокойствие, пере-
дает миросозерцание богов, пробуждает дар убеждения, общность, 
нерасторжимую дружбу, интенсифицирует стремление к божеству, 
включая в это стремление божественное начало самой души. Ямв-
                                           

1 Ямвлих. О египетских мистериях. – М., 2004. – 207 с. 



I. СТАТЬИ 

 

108

лих даже пишет, что молитва превращает пользующихся ею «в 
учеников богов». 

Таким образом, прагматический аспект религиозных практик 
философов, необходимый им как для теоретической, так и практи-
ческой деятельности, осознается и артикулируется мыслителем с 
исчерпывающей ясностью, еще раз разъясняя их важность и значе-
ние как для культуры, так и для человеческой цивилизации.    

 
9. Выводы 

 
Тем самым, вероятно, становится явным значение для античных 

мыслителей наряду с их философско-теологической рефлексией и 
психотехнической деятельностью также религиозно-мистического 
элемента. Он оказывается не исторически обусловленным и слу-
чайным, а имманентно необходимым, центральным и наиболее 
глубоким компонентом всех систем, имеющих своей конечной це-
лью развитие и сложную трансформацию личности из человече-
ского в онтологически более высокое состояние с последующей 
деификацией и соединением с Богом. Это – первое отличие мисти-
цизма античных мыслителей. Второе – он всегда существенно ос-
нован на опытном переживании личного (либо авторитетного) кон-
такта с супранатуральной реальностью. Другие особенности 
целесообразно рассмотреть через его типологию. 

Типы мистического в античности: 1) через прямой контакт со 
сверхъестественными сущностями в «реальном мире» (Гесиод); 
2) во сне (Асклепий); 3) в «духе»; 4) в процессе творческой работы 
(написания текстов, Филон); 5) во время философского рассужде-
ния (Сократ в «Федре») или 6) созерцания или медитации (Пло-
тин); 7) в виде «голоса», непосредственно обращающегося к субъ-
екту мистического опыта (даймон Сократа); 8) через один из 
аспектов Абсолюта – «Прекрасное» (в «Пире»); 9) через явное или 
скрытое воздействие на сознание человека сверхъестественных 
сущностей, которые, таким образом, осуществляют полный или 
частичный контроль над личностью этого субъекта (у Гомера); 
10) «посессивное» воздействие, когда сверхъестественная сущ-
ность «входит» в человека и пребывает в нем, осуществляя тоталь-
ный контроль над всем его поведением (Филон, феномен одержи-
мости бесами); 11) греческие «шаманы»; 12) онтологический 



Некоторые аспекты философского мистицизма античности 

 

109

мистицизм Аристотеля; 13) коммуникация, реализуемая через ис-
пользование специальных приемов (включая ментальные): элемен-
тов культовых и/или ритуальных действий (молитвы богу у пифа-
горейцев, алтари и жертвенники богам в Академии и Ликее), а 
также психотехник; 14) проникновение души в Абсолют, то или 
иное соединение с Богом, присутствующее в религиях и мистициз-
ме; 15) и, возможно, высший – полное «растворение», исчезнове-
ние любого различия между «я» и Богом. 

Структура мистического феномена состоит из: 1) субъекта 
мистического опыта, и 2) воздействующего на него высшего аген-
та, являющегося онтологическим основанием и в этом смысле 
«объективной» стороной мистического переживания. Неотдели-
мыми и важнейшими компонентами последнего являются и 
3) следствия этой коммуникации, проявляющиеся в обретении 
субъектом а) «знания» в той или иной форме о высшей реальности 
контакта и б) в «просветления» субъекта; в) могут проявиться спо-
собности и таланты, которыми ранее субъект не обладал, а также 
д) наблюдаться явления излечения болезней (например, в храме 
Асклепия). 

Несомненны также формальные сближения между многими 
положениями античной философской теологии и мистики с хри-
стианством, при принципиальном субстанциальном различии обо-
их. А именно: через концепцию божественного Единого; одного и 
единого Бога; Его атрибутов благости, всезнания, всемогущества, 
бесконечности; учение о душе как пришелице, не из этого, а выс-
шего, божественного мира, к которому она сама принадлежит; уче-
ние о бессмертии души; человеке как существе двух миров, нося-
щего в себе бессмертную божественную часть и смертное тело. 
Концепция теозиса, которая не только является осевой для боль-
шинства систем античных мыслителей (по схеме: следование Бо-
гу – уподобление Богу – деификация), но и стала, mutatis mutandis, 
высшей целью Восточного христианства, православия. Доктрина о 
континуальном вмешательстве божественных сил в историю и дела 
людей с целью достижения как своих, божественных целей, труд-
нопостижимых для человечества, так и относящихся к отдельным 
индивидам и всей совокупности людей вместе. Развитие философ-
ской теологии и мистики, в которых главным элементом была 
именно последняя, ибо вокруг высшего, божественного мира цен-



I. СТАТЬИ 

 

110

трировались все другие уровни бытия мира, завися от него. Ульти-
мативная важность, в связи с этим, непосредственного духовного 
опыта, который субъективно убедительно свидетельствовал об истин-
ности бытия божественных уровней и имеющихся учений о них. Он-
тологическое разделение низшего материального, имманентного 
мира и высшего трансцендентного, божественно-идеального у 
Платона также стало парадигмой для будущей христианской теоло-
гии и религиозной философии. Пейоративное отношение большин-
ства философов к собственности, всем видам имущества; равноду-
шие к удовольствиям и наслаждениям (см., например, Федон, 64d–
65с). Особый интерес к феномену смерти в философии, мистике и 
религии; проблема существования души после смерти и связь по-
ступков в жизни с ее судьбой после разделения с телом; понимание 
ада как непрерывных и длительных страданий души после смерти 
(10-я книга Государства Платона), а рая – как ее пребывания в 
высшем божественном мире.  

Все это не только создавало концептуальную матрицу для 
будущего христианского богословского мышления и различных 
аскетических практик, но и схему последующих религиозно-
метафизических и мистических систем Средневековья и Возрожде-
ния. Эти формально общие элементы столетиями адаптировали 
античную культуру к будущим ценностям христианства и посте-
пенно преформировали сознание человека к восприятию его поло-
жений. Христианство, таким образом, будучи качественно иным 
феноменом, возникло тем не менее и как естественное продолже-
ние данной линии мышления и духовного опыта на как бы преду-
готовленном для него месте, хотя ни одна, ни другая стороны не 
были согласны эксплицитно признать эту корреляцию.  

Комплекс эллинской философской мистики, основанный на се-
минальных идеях элевсинских и орфических верований, и развитый 
Пифагором, Гераклитом, пифагорейцами, Парменидом, Эмпедок-
лом, Платоном, Аристотелем, Филоном Александрийским, неоплато-
никами и гностиками, оказал затем кумулятивное воздействие на за-
падно- и восточно-христианскую мистико-аскетическую традицию. 

 


